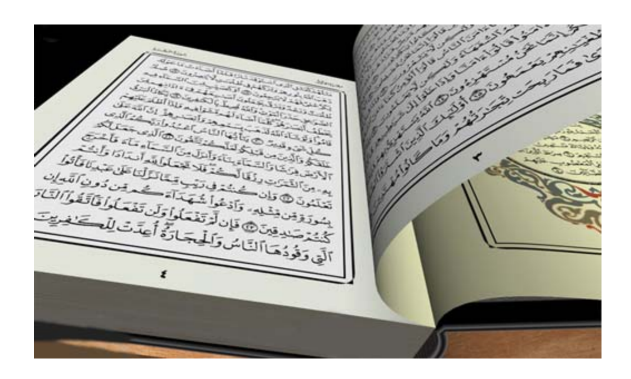
## التوبة والفطرة في القرآن الكريم



التوبة فرع عن وجود الذنب، لأنسّها طلب للصفح عنه، ولا يخلو الإنسان من ذنب ما كبيرا ً كان أو صغيرا ً إلا من عصم ا∐، وقد نسب إلى الرسول الأعظم (ص) قوله:

إن تغفر اللهم تغفر جما ً \*\*\* وأي عبد لك ما ألمَّ َا

وقد أوجب سبحانه التوبة على من أذنب، تماماً كما أوجب الصوم والصلاة، ومن الآيات الدالة على وجوبها هذه الآية: (إِنَّ مَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهَ لِللَّهَ لِللَّهَ لِللَّهَ لِيَا السَّبُوءَ بِهَا هذه الآية: (إِنَّ مَا التَّوَوْبَةُ (يَنَ اللَّهَ لِللَّهَ لَللَّهَ لَا اللَّهَ أَلَا اللَّهَ اللَّهَ أَلَا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ أَلُولَ لَكُمْ الطَّالَا مَوْنَ ) (التحريم/ 8)، وقوله: (و َم َنْ ل َمْ ي َ تَ بُنْ فَ أَ وُل َ لَمْ لُمُ الطَّالَ م وُنَ (الحجرات/ 11).

والحقيقة أن وجوب التوبة لا يحتاج إلى دليل، لأنَّه من القضايا التي تحمل دليلها معها، فكل إنسان يدرك بفطرته أن على المسيء أن يعتذر عن إساءته، ويطلب الصفح عمن أساء إليه.

وقد جرى على ذلك عرف الدول والشعوب، حتى ولوحصل التعدي خطأ، ومن غير قصد، فإذا اخترقت طائرة دولة أجواء دولة أخرى، أو تجاوز زورق من زوارقها المياه الإقليمية، دون إذن سابق وجب أن تعلن اعتذارها، وإلا أدانها العرف والقانون.

إذن، كلَّ آية أو رواية دلت على وجوب التوبة، فهي تقرير وتعبير عن حكم الفطرة، وليست تأسيساً، وتشريعاً جديداً لوجوب التوبة.

وعلى هذا فمن أذنب، ولم يتب فقد أساء مرتين: مرة على فعل الذنب، ومرة على ترك التوبة، وأسوأ حالاً ممن ترك التوبة من فسخها، وعاد إلى الذنب بعد أن عاهد ا□ على الوفاء بالطاعة والإمتثال، قال تعالى: (ءَفَا اللسَّهُ عَمّّا سَلاَفَ وَمَن ْ عَادَ فَينَنْتَقِمُ اللسَّهُ مَنْهُ وَاللسَّهُ عَزِيز ُ ذُو ان ْتَقَامٍ) (المائدة/ 95)، وفي الحديث: "المقيم على الذنب وهو مستغفر منه ويتحقق الذنب بترك ما أمر ا□ به، أو فعل ما نهى عنه عن قصد وتصميم، وبديهة أن أحكام العقل هي أحكام ا□ بالذات، لأنّه جلّ وعز يبلغ أحكامه بوسيلتين: العقل، ولسان رسله وأنبيائه. والنتيجة الحتمية لهذا المبدأ أنّه لا ذنب ولا عقاب بلا بيان، على حد تعبير الفقهاء المسلمين، أو بلا نص على حد تعبير أهل القوانين الوضعية.

إذا تمهد هذا تبين معنا أن ّ الإنسان إنما يكون مذنبا ً وعاصيا ً إذا فعل ما نهى ا□ عنه، أو ترك ما أمر ا□ به عن تعمد وعلم، فإذا فعل أو ترك ناسيا ً، أو مكرها ً أو جاهلاً من غير تقصير وإهمال، فلا يعد مذنبا ً وينتفي السبب الموجب للتوبة. قال: (فَمَن ْ تَابَ مَن ْ بَع ْد ِ ظُلْه ْم َه ِ) (المائدة/30)، أي بعد ذنبه، لأن كل ّ من أقدم على الذنب فقد ظلم نفسه وبتعريضها للحساب والعقاب.

أما تحديد التوبة، فهي أن يندم المذنب على ما كان منه، ويطلب من ا□ العفو والمغفرة، ولا يعود إلى الذنب ثانية، فإن عاد بطلت توبته، واحتاج إلى استئنافها بعد أحكم، وقلب أسلم، قال الإمام زين العابدين (ع): "اللسّهم ّ إن يكن الندم توبة إليك فأنا أو ّل التائبين، وإن يكن الترك لمعصيتك إنابة فأنا أو ّل المنيبين، وإن يكن الإستغفار حطة للذنب فإني لك من المستغفرين".

والمراد بالإستغفار الإستغفار بالفعل، لا بالقول، فيبدأ قبل كلّ شيء بتأدية حقوق الناس، ورد ظلامتهم، فإذا كان قد اغتصب درهما ً من إنسان أعاده إليه وإن كان قد أساء إليه بقول أو فعل طلب منه السماحة، ثمّ يقضي ما فاته من الفرائض، كالحج والصوم والصلاة، سمع أمير المؤمنين عليّ (ع) رجلاً يقول بحضرته: أستغفر ا[].

فقال الإمام: "ثكلتك أمك أتدري ما الإستغفار؟ الإستغفار درجة العليين وهو اسم واقع على ستة معان..." وذكرها الإمام منها الندم على ما مضد؛ والثاني العزم على ترك العود إليه أبداً، والثالث أن تؤدي إلى المخلوقين حقوقهم. وقضاء الفرائض، ومتى توافرت هذه العناصر للتائب كان من الذين عناهم ال بقوله: (و َ إِ نِ سِي لاَ غَ فَ الرُ ل ِ م َن ْ ت َ اب َ و َ آم َن َ و َ ء َ م ل َ ص َ ال ِ ح ً ا ث مُ م ّ َ اه ْ ت َ د َى) (طه/ 82)، أي استمر على الهداية، وهي الإيمان والعمل الصالح، وفي الحديث: من تاب من الذنب كمن لا ذنب له، بل يصبح من المحسنين.

قال تعالى: (تُوبُوا إِلَيهْ ِ يُمَتِّعْكُمْ مَتَاعًا حَسَنَّا) (هود/ 3)، وقال: (إِنَّ اللَّهَ يُحرِبُّ ُ التَّوَّابِينَ) (البقرة/ 222)، وقال الرسول الأعظم (ص): "من رأى أنَّه مسيء فهو محسن".

أمَّا السر لإحسان التائب، وعظيم منزلته عند ا∏ سبحانه فهو معرفته بنفسه، ومحاسبتها على كلَّ عيب ونقص، وجهادها على الكمال والطاعة، هذا الجهاد الذي عبر عنه رسول ا∏ (ص) بالجهاد الأكبر، وقديما ً قال الأنبياء الحكماء: "إعرف نفسك"، ومرادهم أن يعرف الإنسان ما في نفسه من عيوب، ويعمل عل تطهيرها من كلّ شائبة.

وقد يقول قائل: إنَّ الإنسان نتيجة لعوامل كثيرة منها: أبواه، ومدرسته، ومجتمعه، ومناخه، وما إلى ذلك مما يؤثر في تكوين شخصيته، ولا حول معه ولا طول، وعليه فلا يتصف الإنسان بأذنب وأساء، لأنَّ الذنب ذنب المجتمع والظروف، ومتى انتفى الذنب انتفى موضوع التوبة من الأساس.

الجواب: صحيح أن محيط الإنسان وظروفه تؤثر به.. ولكن الصحيح أيضا ً أن ذات الإنسان وإرادته تؤثر في ظروفه وبيئته، كما يتأثر هو بها، لأن ّلكل من الإنسان وظروفه واقعا ً ملموساً، وكل ّ شيء له واقع ملموس لابد ّ أن يكون له أثر كذلك، وإلا لم يكن شيئا ً. وعلى هذا يستطيع أن يؤثر في ظروفه، بل يستطيع أن يقلبها رأسا ً على عقب، إذا كان عبقريا ً، والشاهد الحس والوجدان.

إن شأن الطروف التي يعيشها الإنسان أن تبعث في نفسه الميل والرغبة في ثمار الطروف ونتائجها، وعلى الإنسان أن ينظر ويراقب هذه الثمار وتلك الرغبة، فإن كانت متجهة إلى الحسن من الثمار اندفع مع رغبته، وأوقفها وكبح جماحها، وليس هذا بالأمر العسير، ولو لم يكن للإنسان مع ظروفه حول وطول لما اتصف بأنّه محسن، وبأنّه مسيء، ولبطل العقاب والثواب، وسقط المدح والذم، ولما كان لوجود الأديان والأخلاق والشرائع والقوانين وجه ومبرر. سؤال ثان ٍ: قلت: إن ّ التوبة فرع الذنب، مع العلم بأن ّ الأنبياء والأئمة كانوا يتوبون إلى ا∐، وهم مبرأون عن العيوب والذنوب.

الجواب: إن "الأنبياء والأئمة مطهرون من الدنس والمعاصي، ما في ذلك ريب. ولكنهم كانوا لمعرفتهم با الحواب: إن "الأنبياء والأئمة مطهرون من الدنس والمعاصي، ما في ذلك ريب. ولكنهم كانوا لمعرفتهم با وشدة خوفهم منه، يتصورون أنفسهم مذنبين، فيتوبون من ذنب وهمي لا وجود له، وهذا مظهر من اثار عصمتهم وعلو مكانتهم، لأن "العظيم من لا يرى نفسه عظيما "، بل لا يراها شيئا ويستعين به على حسن ويتهمها دائما "بالتقصير في طاعته وعبادته، ومن أجل هذا يسأله العفو، ويستعين به على حسن العاقبة، على العكس من (السَّذِينَ مَاسَّ سَعْيهُمْ فَي الدّحَياَةِ الدّّنُنْيَا وَهُمْ يَحُسْبُونَ أَنَّةُ مُ مُ يُحُسْبُونَ أَنَّةً مُ مُ يُحُسْبُونَ مُنْعًا) (الكهف/ 104).

المصدر: كتاب دروس من القرآن