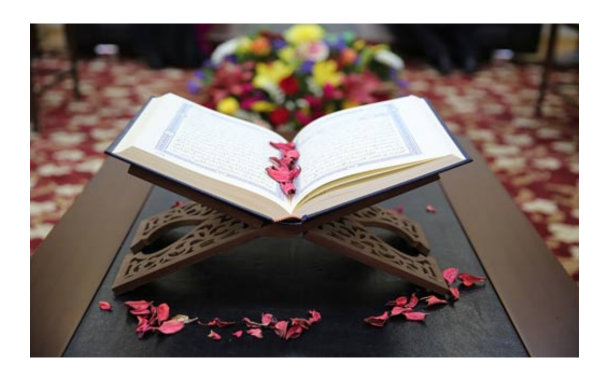
## الأمانة في القرآن



هناك آيات متعدّدة في سُور مختلفة تتحدّث عن أهميّة الأمانة ولزوم رعايتها في سلوك الإنسان الفردي والاجتماعي، ومن هذه الموارد نذكر:

1- وجوب مُراعاة وحفظ الأمانة بصورة مطلقة:

قال تعالى: □وَالَّيْدَيِنَ هُمُ لأمَانَاتِهِمْ وَعَهَدْدِهِمْ رَاعُونَ ۚ (المعارج/ 32).

إن "(الأمانات) الواردة في هذه الآية ذكرت بصورة الجمع، وهي إشارة إلى أن الأمانة لها أنواع وأشكال مختلفة. والكثير من المُفس ّرين ذكروا أن ّ مفهوم الأمانة في هذه الآية لا يقتصر على الأمانة المالية، بل يشمل الأمانات المعنوية كالقرآن الكريم والد ّين الإلهي والعبادات والوطائف الشرعية، وكذلك النِّعم الإلهية المختلفة على الإنسان في حركة الحياة الماد ّية والمعنوية.

2- خيانة أمانة النفس خيانة 📋 تعالى ولرسوله (ص):

قال تعالى: [ياً أَيُّهاَ السَّذِينَ آمَنهُوا لا تَخهُونهُوا ا[ َ وَالرَّسُولَ وَتَخهُونهُوا أَمَاناَتِكهُم° وَأَنتهُم° تَع°لمَهُونَ[ (الأنفال/ 27).

الآية كما هو واضح تنهى عن ثلاثة أشياء مخاطبة المؤمنين في هذا النهي وهي: خيانة ا⊡، خيانة الرسول، خيانة أمانات الناس.

الخيانة هي نقض الأمانة التي هي حفظ الأمن لحقٌّ من الحقوق بعهد أو وصية ونحو ذلك. قال الراغب:

الخيانة والنفاق واحد، إِّلا أنِّ الخيانة تُقال اعتبارا ً بالعهد والأمانة، والنفاق يُقال اعتبارا ً بالحهد في السرِّ. ونقيض الخيانة: الأمانة، بالدَّين، ثمِّ يتداخلان، فالخيانة: مخالفة الحقِّ بنقض العهد في السرِّ. ونقيض الخيانة: الأمانة، يُقال: خُنْتُ فلاناً، وخُنْتُ أمانة فلان، وعلى ذلك قوله: □ياً أَيَّبُهاَ السَّدَينَ آمَنُوا لا تَخُونُوا ا□ وَالرِّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ ۚ □.

فقوله: □لا َ تَخُونُوا ° ا□ َ و َالر ّ َسُول َ□ نهي عن خيانة أمانة ا□ ورسوله وهي بعينها خيانة لأمانة المؤمنين أنفسهم، فإن ّ من الأمانة ما هو أمانة ا□ سبحانه عند الناس كأحكامه المشرعة من عنده، ومنها ما هو أمانة الناس بعضهم عند بعض كالأمانات من أموالهم أو أسرارهم، ومنها ما يشترك فيه ا□ ورسوله والمؤمنون، وهي الأُ مور التي أمر بها ا□ سبحانه وأجراها الرسول وينتفع بها الناس ويقوم بها صلب مجتمعهم كالأسرار السياسية والمقاصد الحربية التي تضيع بإفشائها آمال الد ّين وتضل ّ بإذاعتها مساعي الحكومة الإسلامية فيبطل به حق ّ ا□ ورسوله ويعود ضرره إلى عامة المؤمنين.

فهذا النوع من الأمانة خيانته خيانة □ ورسوله وللمؤمنين. فالخائن بهذه الخيانة يخون ا□ والرسول وهو يعلم أن هذه الأمانة التي يخونها أمانة لنفسه ولسائر إخوانه المؤمنين، وهو يخون أمانة نفسه. فالمراد بقوله: □و َت َخُونُوا ْ أ َ م َ ان َ ا ت ِ كُ م ْ و َ أ َ نت ُ م ْ ت َ ع ْ لا َ م ُ ون َ □ أي وتخونوا في ضمن خيانة ا□ والرسول أمانا تكم، والحال إن كم تعلمون أن ها أمانات أنفسكم ومع هذا تخونونها. وأي ّعاقل يقدم على خيانة أمانة نفسه والإضرار بما لا يعود إ لا إلى شخصه في نهاية المطاف؟.

## 3- الأمانة هي الولاية الإلهية:

قال تعالى: ∐إِنِّاَ عَرَضْنْنَا الأَمَانَةَ عَلَاَى السَّمَاوَاتِ وَالأَرْْضِ وَالدَّجِبَالِ فَأَ بَيِّنَ أَنْ يتَحْمِلْنْهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلاَهِاَ الإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولا∐ (الأَجزاب/ 72).

الأمانة كما قلنا هي أن يودع شيء ما عند الغير ليحتفظ به، ثمِّ يردَّه إلى المُودع عند مطالبته به. والآية الكريمة تشير إلى شيء ما ائتمن ا∏ تعالى الإنسان عليه ليحافظ على سلامته واستقامته، ثمِّ يردَّه إليه سبحانه كما أودعه.

ويستفاد من قوله: □لـِيـُعـَذ ِ "بَ ا□ ُ الـ°مـُنـَاف َق ِين َ و َالـ°مـُنـَاف َقـَات ِ□ (الأحزاب/ 73).. إلخ، أنهّ أمر يترت َ "ب على حمله الإيمان وعلى عدم حمله النفاق والشرك. فينقسم حاملوه باختلاف كيفية حملهم إلى منافق ومشرك ومؤمن.

فالأمانة المذكورة في الآية الكريمة لا محالة مرتبطة بالدين الحقّ الذي يحصل التلبّس به وعدم التلبّس به إمّا النفاق والشرك أو الإيمان. ولهذا فسرّ بعض المفسرين الأمانة في الآية الكريمة بالولاية الإلهية، أي الطاعة □ ولرسوله ولأولي الأمر، التي عرضها ا□ على عباده فانقسم الناس في حفظ هذه الأمانة وعدمها إلى مؤمن ومشرك ومنافق.

## 4- تحقيق العدالة من مصاديق الامانة:

قال تعالى: []إِنَّ َ اللَّهَ يَأَ ْمُرُكُمُ ْ أَن تُؤَدَّ ُوا ْ الأَ مَانَاتِ إِلَى أَهَاْ هِ َا وَ إِذَا حَكَمْ تَهُم بَيْنَ النَّاَسِ أَن تَحْكُمُوا ْ بِالْعَدْلِ إِنَّ َ اللَّهَ نَعِمَّاً يَعَظُكُمُ بِهِ ِ إِنَّ َ اللَّهَ كَانَ سَمَيِعًا بَصِيرًا [[(النساء/ 58).

إن هذين القانونين المهمين (حفظ الأمانة، والعدالة في الحكم والحكومة) يمثّلان قاعدة المجتمع الإنسانيّ السليم، ولا يستقيم أمر مجتمع، سواء كان مادياً أو إلهياً من دون تنفيذ وإجراء هذين

الأصلين.

يمكن القول إنّ الحكم بالعدل من مصاديق الأمانة، لأنّ الأمانة بمفهومها العامّ تشمل جميع المقامات والمناصب الاجتماعية التي تعتبر أمانات إلهية، وكذلك أمانات بشرية من قبل الناس بيد أصحاب المناصب هذه.